

# บทบาทของประเพณีตุ้มโฮมพี่น้องไต หมู่บ้านนาป่าหนาด ตำบลเขาแก้ว อำเภอเชียงคาน จังหวัดเลย

Roles of Tum Home Pi Nong Tai Tradition of Na Pa Nad Village, Khao Kaew Sub-District, Chiang Khan District, Loei Province

จันทกานต์ บุตรจันทร์ 1 ณัฐริกา ทรงภัยเดช 2 วรางคณา ทวีวรรณ 3

E-mail: 2580aon@gmail.com

โทรศัพท์: 0987816703

#### บทคัดย่อ

บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อนำเสนอบทบาทของประเพณีตุ้มโฮมพี่น้องไต ของชาวไทดำหมู่บ้านนาป่าหนาด ตำบลเขาแก้ว อำเภอเชียงคาน จังหวัดเลย ท่ามกลางกระแสโลกาภิวัตน์ เก็บรวบรวมข้อมูลเอกสารและข้อมูลภาคสนาม โดยการสัมภาษณ์ผู้รู้ ปราชญ์ท้องถิ่น และเจ้าหน้าที่รัฐ จำนวน 10 คน วิเคราะห์และตีความข้อมูลโดยใช้แนวคิดบทบาทคติชนวิทยา ประเพณีประดิษฐ์ และ แนวคิดโลกาภิวัตน์

ผลการศึกษาพบว่าเมื่อโลกาภิวัตน์เข้ามาส่งผลให้ชาวไทดำเกิดความตระหนัก ปรับตัวสู่กระแสการท่องเที่ยว และใน ขณะเดียวกันก็มีสำนึกในเชิงอนุรักษ์วัฒนธรรมของตนเอง ส่งผลให้ชาวไทดำสร้างเครือข่ายกับกลุ่มชาติพันธุ์ไทดำในพื้นที่ประเทศไทย และพื้นที่ต่างประเทศ สร้างสรรค์ประเพณีตุ้มโฮมพี่น้องไตขึ้นเมื่อ พ.ศ. 2540 โดยประเพณีดังกล่าวมีบทบาทสำคัญ 4 ประการ ดังนี้ 1) ประเพณีตุ้มโฮมพี่น้องไตกับบทบาทการสร้าง เครือข่ายทางสังคม 3) ประเพณีตุ้มโฮมพี่น้องไตกับบทบาทการหา่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม 4) ประเพณีตุ้มโฮมพี่น้องไตกับบทบาทการ ท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมชุมชน

นับได้ว่ากระแสโลกาภิวัตน์ก่อเกิดประเพณีตุ้มโฮมพี่น้องไต ซึ่งเป็นพื้นที่ในการนำเสนออัตลักษณ์ของชาวไทดำ การสร้าง สำนึกและความสามัคคีของกลุ่มชาติพันธุ์ ในขณะเดียวกันก่อเกิดการช่วงชิงประเพณีเพื่อประโยชน์ต่อการท่องเที่ยว ส่งผลให้ชาวไทดำ มีพื้นที่ทางสังคมในจังหวัดเลยได้อย่างโดดเด่น

คำสำคัญ: ประเพณีตุ้มโฮมพี่น้องไต, อัตลักษณ์ชาติพันธุ์ และ โลกาภิวัตน์

#### Abstract

This article aimît to present the roles of Tum Home Pi Nong Tai Tradition of Tai Dam people in Na Pa Nad Village, Khao Kaew Sub-district, Chiang Khan District, Loei Province amid the globalization trend. The data was collected from documents and field study by interviewing knowledgeable people and government officials, totaling 10 informants. The obtained data was analyzed and interpreted by using folklore role concepts, artificial tradition, and the concept of globalization.

The results of the study found that when globalization came into effect, Tai Dam people became aware of adapting to the tourism trend as well has having a sense of preservation of their own culture. As a result, Tai Dam people created a network with the Tai Dam ethnic group in Thailand and in foreign countries in 1997. There were 4 important roles of Tum Home Pi Nong Tai Tradition as follows: 1) Tum Home Pi Nong Tai Tradition and the role of creating awareness and unity in the Tai Dam group; the role of building a social network, 3) Tum Home Pi Nong Tai Tradition and cultural identity presentation, and 4) Tum Home Pi Nong Tai Tradition and the role of community cultural tourism.

It can be considered that globalization led to the creation of Tum Home Pi Nong Tai Tradition as the platform to present the identity of Tai Dam people and to raise awareness and unity of ethnic groups. At the same time, there was a controversy over the tradition for the benefit of tourism; Tai Dam people had outstanding social space in Loei Province.



Keywords: Tum Home Pi Nong Tai Tradition, ethnic identity, and globalization

#### ความนำ

ไทดำนั้นเป็นชนชาติไต หรือไท เป็นกลุ่มคนไทยกลุ่มหนึ่งที่มีถิ่นฐานดินแดนอยู่แคว้นสิบสองจุไท หรือที่เรียกว่า อาณาจักรสิบสองจุไท ดินแดนนี้ปัจจุบันอยู่ทางทิศตะวันตกเฉียงเหนือของประเทศเวียดนามภายใต้การปกครองของประเทศ ้สังคมนิยมเวียดนาม ดินแดนสิบสองจุไทในอดีตมักมีศึกสงครามอยู่เนื่อง ๆ ไทดำจึงอพยพออกจากดินแดนนี้หลายครั้ง อัน เนื่องจากหลบหนีภัยสงครามหลายครั้งนี้จึงกระจายไปยังประเทศต่าง ๆ ทั้งไทย เวียดนาม สปป.ลาว (เพชรตะบอง ไพศูนย์, 2563 : 1) ส่วนไทดำที่อยู่ในพื้นที่ประเทศไทย โดยเฉพาะหมู่บ้านนาป่าหนาด ตำบลเขาแก้ว อำเภอเชียงคาน จังหวัดเลยนั้น เป็นกลุ่มชาติพันธุ์ ไทดำเพียงแห่งเดียวในภาคตะวันออกเฉียงเหนือ ในอดีตชาวไทดำกลุ่มนี้ในระยะแรกถูกกวาดต้อนมาถึง กรุงเทพฯ พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวโปรดเกล้าฯ ให้ตั้งหลักแหล่งที่บ้านหมี่คลองสนามแจง จังหวัดลพบุรี จนกระทั่ง 8-9 ปี ต่อมาเจ้าเมืองบริขันธ์มาทูลขอราษฎรกลับไปยังเมืองเชียงขวางตามเดิม พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าฯ ้ก็ทรงยินยอมให้ชาวไทยดำอพยพกลับไปตามคำร้องขอ เมื่อเดินทางมาถึงเมืองหล่ม เจ้าเมืองบริขันธ์ปล่อยให้ชาวไทดำกลุ่มนี้ อยู่ที่เมืองหล่ม เนื่องจากช่วงนั้นลาวมีปัญหาในการเจรจากับฝรั่งเศส ด้วยเหตุนี้ไทดำจึงตั้งหลักแหล่งอยู่บ้านห้วยปูน ตำบลน้ำ ้ค้อ อำเภอหล่มสัก นานประมาณ 16 ปี ต่อมามีชาวฝรั่งเศสได้มาขออนุญาตจากฝ่ายไทย เพื่อนำราษฎรที่ตกค้างกลับไปยัง ประเทศลาว ชาวไทยดำกลุ่มนี้จึงได้เดินทางกลับไปยังเชียงขวาง ครั้นไปถึงเมืองเชียงขวางแล้วพบว่าเชียงขวางไม่เหมาะสมที่ จะตั้งหลักแหล่งอาศัยอยู่ จึงชักชวนกันอพยพกลับมายังเมืองหล่มสักตามเดิม โดยเดินทางข้ามน้ำโขงมาขึ้นฝั่งที่บ้านสงาว อำเภอปากชม จากนั้นเดินทางต่อมาบ้านปากปัด นาค้อ ท่าบม และได้อพยพมาตั้งหลักแหล่งที่บ้านนาปาหนาด เนื่องจากเห็น ้ว่าทำเลดี และมีแหล่งหาอาหารการที่กินอุดมสมบูรณ์ โดยอพยพมาเมื่อปี พ.ศ. 2448 จำนวนครัวเรือนทั้งหมด 15 ครัวเรือน และให้ชื่อหมู่บ้านว่า บ้านนาป่าหนาด ตามชื่อต้นหนาดที่มีอยู่มากมายในบริเวณนั้น (ดารารัตน์ เมตตาริกานนท์ และสมศักดิ์ ศรีสันติสุข, 2529 : 126)

จะเห็นว่าชาวไทดำ บ้านนาป่าหนาด ได้เข้ามาอยู่ในพื้นที่อำเภอเชียงคานได้ประมาณร้อยกว่าปีมาแล้ว ซึ่งกาลเวลาส่งผลให้ชาวไทดำบ้านนาป่าหนาดมีความเปลี่ยนแปลง ดังที่ เพชรบอง ไพศูนย์ (2553 : บทคัด ย่อ) ได้กล่าวไว้ว่า ความเชื่อ และวัฒนธรรมในด้านประเพณี ยังดำรงอยู่ ส่วนด้านการทอผ้า การแต่งกาย บ้านเรือนมีความเปลี่ยนแปลงไปตาม ยุคสมัย ชาวไทดำได้มีการปรับตัวเข้ากับบริบททางสังคมของชาวจังหวัดเลย โดยเฉพาะบริบทในด้านการท่องเที่ยว ตามกระแสโลกาภิวัตน์พร้อมกับสำนึกในการอนุรักษ์วัฒนธรรมของตนเอง

หมู่บ้านวัฒนธรรมไทดำ ได้เปิดหมู่บ้านเพื่อเป็นพื้นที่สำหรับการเรียนรู้ และอนุรักษ์วัฒนธรรมไทดำ และการ ท่องเที่ยว ตั้งแต่ปี 2539 มีการก่อตั้งศูนย์วัฒนธรรมคนไทดำบ้านนาป่าหนาดขึ้น โดยมี ดร.เพชรตะบอง ไพศูนย์ ในตำแหน่ง ผู้อำนวยการการศึกษานอกโรงเรียนจังหวัดเลย ร่วมกับชุมชนไทดำ สำนักงานวัฒนธรรมจังหวัดเลย ได้จดทะเบียน "สมาคม อนุรักษ์วัฒนธรรมไทดำเลย" โดยมีนายพิศ ซ้อนเปียยูง และนายกร ไพศูนย์ เป็นประธาน และเป็นวิทยากรประจำใน ช่วงแรก ถือได้ว่ากลุ่มชาติพันธุ์ไทดำบ้านนาป่าหนาด ได้เปิดหมู่บ้านสู่การท่องเที่ยวแก่บุคคลภายนอกอย่างเป็นทางการตั้งแต่ นั้นมา (กร ไพศูนย์, สัมภาษณ์ 11 กันยายน 2565) มีการจัดการท่องเที่ยวของกลุ่มชาติพันธุ์ไทดำ ในรูปแบบพิพิธภัณฑ์ กิจกรรมสาธิตทางวัฒนธรรม มีการสร้างสรรค์งานตุ้มโฮมพี่น้องไทดำขึ้น เพื่อสร้างเครือข่ายความสัมพันธ์ทางวัฒนธรรมกับ ไทดำในพื้นที่อื่น ๆ ทั้งในประเทศไทย และต่างประเทศ

งานตุ้มโฮมพี่น้องไต ได้ประกอบสร้างขึ้นในปี 2540 ที่ศูนย์วัฒนธรรมคนไทดำ โดยมีวัตถุประสงค์เพื่อสำนึกในพระ มหากรุณาธิคุณที่ชาวไทดำบ้านนาป่าหนาด ได้เข้ามาพึ่งพระบรมโพธิ-สมภาร ในรัชสมัยล้นเกล้ารัชกาลที่ 5 ตรงกับวันจักรี

นักศึกษาชั้นปีที่ 3 หลักสูตรศิลปศาสตรบัณฑิต สาขาวิชาภาษาไทย คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัภูเลย

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> นักศึกษาชั้นปีที่ 3 หลักสูตรศิลปศาสตรบัณฑิต สาขาวิชาภาษาไทย คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัภูเลย

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> อาจารย์ประจำ สาขาวิชาภาษาไทย คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏเลย



และวันรำลึกพระมหากษัตราธิราชในราชวงศ์จักรี และเพื่อให้พี่น้องไทดำบ้านนาป่าหนาด และพี่น้องในพื้นที่อื่น ๆ เช่น ไทดำ จากจังหวัดเพชรบุรี ไทดำจากบ้านน้ำกุ่ม สปป.ลาว มาร่วมพบปะสังสรรค์กันเพื่อถามข่าวสารข้อมูล และแลกเปลี่ยนเติมเต็ม ข้อมูลด้านวัฒนธรรมซึ่งกันและกัน โดยกำหนดจัดในวันที่ 6 เมษายนของทุกปี ในงานประเพณีมีกิจกรรมบายศรีสู่ขวัญ กิจกรรมการแสดงต่างๆ เช่น การจัดให้มีขบวนแห่ การฟ้อน การจัดนิทรรศการ และการจำหน่ายสินค้า การสาธิตทาง วัฒนธรรม ตลอดจนการพูด และการแต่งกายชุดไทดำ (เพชรตะบอง ไพศูนย์, สัมภาษณ์ 2555) จะเห็นว่างานตุ้มโฮมไทดำเป็น พื้นที่จัดแสดง และผลิตซ้ำอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของชาวไทดำ ชาวไทดำได้นำเสนอตัวตนผ่านประเพณี พิธีกรรม และการ แสดงออกทางวัฒนธรรม ดังนั้นประเพณีตุ้มโฮมได้มีบทบาทสำคัญต่อชาวไทดำในพื้นที่ประเทศไทย และพื้นที่ สปป.ลาว เพื่อ นำเสนออัตลักษณ์ และสร้างสำนึกทางชาติพันธุ์ ดังต่อไปนี้

## บทบาทของประเพณีตุ้มโฮมพี่น้องไตต่อชาวไทดำ หมู่บ้านนาป่าหนาด

### 1) ประเพณีตุ้มโฮมพี่น้องไตกับบทบาทการสร้างสำนึก และความสามัคคีในกลุ่มไทดำ

หากพิจารณาในแง่ประวัติการอพยพเข้ามาของชาวไทดำในพื้นที่จังหวัดเลยจะเห็นว่าได้อพยพเข้ามาอยู่ในพื้นที่ จังหวัดเลยร้อยกว่าปีมาแล้ว ชาวไทดำได้มีการปรับตัวให้เข้ากับบริบททางสังคมวัฒนธรรม และพบว่ามีวัฒนธรรมไทดำ บางอย่างเริ่มเลือนหายไป ผนวกกับนโยบายส่งเสริมการท่องเที่ยวของจังหวัดเลย ส่งผลให้ชาวไทดำเกิดสำนึกที่จะอนุรักษ์ วัฒนธรรมไทดำของตน ดังนั้นจึงก่อตั้งศูนย์วัฒนธรรมไทดำขึ้นในปี 2539 เพื่ออนุรักษ์ เผยแพร่วัฒนธรรมต่อภายนอก และใน ปี 2540 ชาวไทดำบ้านนาป่าหนาด ตำบลเขาแก้ว อำเภอเชียงคาน จังหวัดเลย ได้จัดประเพณีตุ้มโฮมพี่น้องไต หรือเรียกว่า "วันรวมญาติ" ซึ่งเป็นประเพณีที่รวมชาวไทดำในพื้นที่ต่าง ๆ ได้มาร่วมแลกเปลี่ยนความรู้ ปรึกษาหารือกันในเรื่องของ วัฒนธรรมไทดำของแต่ละพื้นที่ว่าดำรงอยู่หรือมีการปรับเปลี่ยนอย่างไร จะมีแนวทางอนุรักษ์และฟื้นฟูให้คงอยู่อย่างไร ในการตุ้มโฮมแต่ละครั้งผู้ใหญ่จะบอกกล่าวให้ลูกหลานของตนเองมารับฟังการแลกเปลี่ยนเรียนรู้เกี่ยวกับวัฒนธรรมของชาวไท ดำในพื้นที่อื่น ๆ ด้วย (กร ไพศูนย์, สัมภาษณ์ 2565) ซึ่งในวันตุ้มโฮมพี่น้องไตดำนี้ จัดขึ้นที่ศูนย์วัฒนธรรมคนไทดำ บ้านนาป่า หนาด ชาวไทดำที่มาร่วมงานจะสวมเสื้อผ้าชุดประจำชาติพันธุ์ มีการจัดสาธิตทางวัฒนธรรม จำหน่ายสินค้าของกลุ่มชาติพันธุ์ การแสดง การละเล่น พิธีกรรมบายศรีสู่ขวัญ ตลอดจนการประกอบอาหารกลุ่มชาติพันธุ์ในงาน เช่น แจ่วอด แกงหน่อไม้ส้ม จุ๊บผัก ในงาน

จะเห็นได้ว่าในวันรวมญาติ หรือตุ้มโฮมพี่น้องไตนี้ เป็นงานเชิงสัญลักษณ์ที่สร้างสำนึกถึงความเป็นกลุ่ม ชาติพันธุ์ไทดำ แสดงถึงตัวตนและอัตลักษณ์ว่าในพื้นที่จังหวัดเลยยังมีกลุ่มชาติพันธุ์นี้เป็นส่วนหนึ่งของสังคมชาวไทเลย ซึ่งพยุง พร ศรีจันทวงษ์ (2555) กล่าวว่าเป็นการสร้างพื้นที่ทางสังคมเพื่อต่อรองเชิงชาติพันธุ์ ดังความว่า การจัดงานโฮมไทดำเป็น การรวมกลุ่มชาติพันธุ์ไทดำต่าง ๆ ในพื้นที่ประเทศไทยและลาวได้มาร่วมงาน เช่น ไทดำจากจังหวัดเพชรบุรี ไทดำจาก บ้านน้ำกุ่ม สปป.ลาว และไทดำบ้านนาป่าหนาด ได้มาร่วมพบปะสังสรรค์ ร่วมพิธีบายศรีสู่ขวัญ มีการจัดกิจกรรมการ แสดงต่างๆของชาวไทดำ เช่น การจัดให้มีขบวนแห่ การฟ้อน การจัดนิทรรศการ การขายสินค้า การสาธิตทาง วัฒนธรรม ตลอดจนการพูดและการแต่งกายชุดไทดำ เหล่านี้นอกจากเป็นการนำอัตลักษณ์ของกลุ่มตนมาผลิตซ้ำเพื่อ ดำรงความเป็นชาติพันธุ์ไทดำ และยึดโยงความสัมพันธ์ของกลุ่มชาติพันธุ์ไทดำให้มีความแน่นแฟ้นแล้ว จะเห็นว่ากลุ่ม ดังกล่าวมีสำนึกร่วมในประวัติศาสตร์ชาติพันธุ์โดยเชื่อว่า กลุ่มของตนนั้นมีรากเหง้าจากเดียนเบียนฟู และถูกกวาดต้อน มาผืนแผ่นดินไทยด้วยเหตุผลของสงคราม ดังข้อความว่า "ฮีตไตเฮาต่างบ้านต่างเฮ็ดบ่คือกัน แต่ว่าหัวใจมันแล้วแม่น อันเดียว ฮีตเดียวกันมาแต่เมืองเดียนเบียนฟูอันเดียวกัน"

การจัดงานประเพณีตุ้มโฮมพี่น้องไตของชาวไทดำยังนำมาซึ่งความสามัคคีของคนในชุมชนดังที่กร ไพศูนย์ ได้ให้ สัมภาษณ์ว่า ก่อนจัดงานมีการแบ่งหน้าที่ในการในการเตรียมงานโดยได้รับมอบหมายจากประธานศูนย์ เช่น การประสานงาน กับกลุ่มพี่น้องไต การเตรียมการต้อนรับ จัดที่พัก การจัดขบวนแห่ การฟ้อนรำ ฝ่ายพิธีกรรม การละเล่นต่าง ๆ ด้านอาหาร และด้านการจำหน่ายสินค้า (กร ไพศูนย์, สัมภาษณ์ 2565) นอกจากนั้นยังได้รับความร่วมมือจากภาครัฐเข้ามาร่วมในพิธี เปิดงาน ต้อนรับประธานในพิธี รวมถึงพิธีการต่าง ๆ ในบางปีหน่วยงานทางวัฒนธรรมก็เข้ามาร่วมพิธีเปิด







ภาพการจัดงานประเพณีตุ้มโฮมพี่น้องไตชาวไทดำ ที่มา : https://gotoloei..com/วิถีชีวิต/ประเพณีตุ้มโฮมพี่น้องไทด-ตุ้มโฮมปี้น้องไต

จะเห็นได้ว่าการจัดประเพณีตุ้มโฮมไทดำนั้น ไม่สามารถกระทำด้วยกลุ่มคนกลุ่มเดียวได้ จำเป็นต้องได้รับความ ร่วมมือจากคนในชุมชน และคนนอกชุมชน เช่น หน่วยงานภาครัฐที่ได้เข้ามามีบทบาทสำคัญ คือ เทศบาลตำบลเขาแก้วที่เข้า มาช่วยอำนวยความสะดวกในด้านต่าง ๆ ของการทำกิจกรรมอย่างเต็มที่ และนอกจากนี้ยังมีหน่วยงานอื่นที่เข้ามาสนับสนุนใน ด้านการท่องเที่ยวเที่ยว ซึ่งถือได้ว่าประเพณีตุ้มโฮมไทดำ ได้เป็นประเพณีที่สร้างสำนึกในชาติพันธุ์ และเสริมสร้างความสามัคคี ของคนในชุมชนไทดำด้วยกันเอง ทั้งในชุมชน และกลุ่มชาติพันธุ์ไทดำในพื้นที่อื่น ๆ ด้วย

### 2) ประเพณีตุ้มโฮมพี่น้องไตกับบทบาทการสร้างเครือข่ายทางสังคม

ดังที่ได้กล่าวในตอนต้นว่าประเพณีตุ้มโฮมไทดำได้สร้างความสามัคคีให้เกิดขึ้นในกลุ่มคนไทดำในพื้นที่ และนอก พื้นที่ รวมไปถึงหน่วยงานต่าง ๆ ในท้องถิ่นได้เข้ามาสนับสนุน แสดงให้เห็นว่าประเพณีตุ้มโฮมได้สร้างเครือข่ายทั้งภายใน และ ภายนอก ดังนี้

2.1 เครือข่ายภายใน เป็นการสร้างเครือข่ายภายในชุมชนโดยมีชาวไทดำ บ้านนาป่าหนาด ตำบลเขาแก้ว เทศบาลตำบลเขาแก้ว และโรงเรียนเขาแก้ววิทยาสรรพ์ รวมไปถึงคนในชุมชนที่เข้ามาเป็นกำลังหลักในการจัดประเพณีตุ้มโฮม พี่น้องไตทั้งในด้านการเตรียมงาน เตรียมสถานที่ รูปแบบกิจกรรม หรือวัฒนธรรมต่าง ๆ ที่จะนำเสนอให้กับผู้ที่มาเข้าร่วม ประเพณีได้รับรู้

2.2 เครือข่ายภายนอก เป็นการสร้างเครือข่ายโดยมีชาวไทดำที่อยู่ในประเทศ ต่างประเทศได้เข้ามามีส่วน ร่วมในประเพณีตุ้มโฮม ได้แก่ สปป.ลาว เวียดนาม สหรัฐอเมริกา มีบทบาทในการเข้ามาร่วมกิจกรรม ร่วมแลกเปลี่ยนเรียนรู้ ต่างๆ ดังที่ กร ไพศูนย์ (, สัมภาษณ์ 2565) ได้ให้สัมภาษณ์ว่า ชาวไทดำที่อยู่ต่างประเทศได้เข้ามาเพื่อที่จะปรึกษา แลกเปลี่ยน วัฒนธรรม เป็นการเติมเต็มแลกเปลี่ยนความรู้ให้กับพี่น้องในชุมชน

นอกจากนี้ยังมีหน่วยงานภายนอกทั้งภาครัฐ และเอกชนได้เข้ามามีส่วนร่วมในการสนับสนุนและดำเนิน กิจกรรม เช่น สำนักงานวัฒนธรรมจังหวัดเลย การท่องเที่ยวแห่งประเทศไทย จังหวัดเลย

การสร้างเครือข่ายทั้งภายในและภายนอกดังกล่าว เป็นการประสานความร่วมมือ การสนับสนุน การดำเนินงานประเพณีตุ้มโฮมพี่น้องไต จากภาครัฐและเอกชน ส่งผลให้ประเพณีไทดำได้รับการเผยแพร่ประชาสัมพันธ์เป็นที่ แพร่หลายในระดับท้องถิ่นและระดับประเทศ ถือได้ว่าชาวไทดำได้ประกาศตัวตนในสังคมจังหวัดเลยและพื้นที่อื่น ๆ ใน ประเทศไทย

## 3) ประเพณีตุ้มโฮมพี่น้องไตกับการนำเสนออัตลักษณ์ทางวัฒนธรรม

ในงานประเพณีตุ้มโฮมพี่น้องไต มีกิจกรรมสำคัญ ได้แก่ นิทรรศการสาธิตวัฒนธรรมไทดำ เช่น สาธิตการทอผ้า การชมการแสดงเกี่ยวกับวิถีชีวิตของชาวไทดำ นิทรรศการทอผ้า(ซิ่นนางหาร) การสาธิตการทำอาหาร และชิมอาหารพื้นบ้าน ของไทดำ การทำพิธีกรรมของชาวไทดำ เช่น พิธีบายศรีสู่ขวัญให้แก่พี่น้องไทดำจากพื้นที่อื่น ๆ ที่มาร่วมงาน พิธีกรรมแซปาง



ซึ่ง กร ไพศูนย์ (สัมภาษณ์ 2565) ได้ให้สัมภาษณ์ว่า พิธีกรรมแซปาง หรือการฟ้อนแคนเป็นกิจกรรมที่สำคัญที่สุดในงาน ประเพณีตุ้มโฮมไทดำ เพราะเป็นพิธีกรรมที่แสดงความเคารพต่อหมอมด หมอมนต์ ประจำหมู่บ้านของชาวไทดำบ้านนาป่า หนาด การละเล่นแซปางเป็นการฉลองความอุดมสมบูรณ์ของหมู่บ้านมักจะทำพิธีในวันขึ้น 1 ค่ำ เดือน 3 และเดือน 6 จะขับ ร้องร่ายมนต์เป็นทำนอง เพื่อเชิญผีสางเทวดามารับเครื่องเช่นที่ต้นปาง เป็นการเต้นรำเพื่อความรื่นเริง มีกระบอกไม้ไผ่ ไห ฉาบ กลอง และไม้ตะแล๊บแก๊บ เป็นเครื่องประกอบจังหวะในการเต้นรำ อีกทั้งยังมีสิ่งที่บ่งบอกถึงความเป็นเอกลักษณ์ของ ชาวไทดำคือ การแต่งกาย ซึ่ง อิสริยาภรณ์ ชัยกุหลาบ และนิรัช สุดสังข์ (2562 : 87-88) ได้กล่าวถึงการแต่งกายของชาว ไทดำไว้ว่า ชาวไทดำสวมใส่ผ้าฝ้าย และผ้าไหม โดยผ้าฝ้ายจะนิยมใส่ได้ทั้งเสื้อ และผ้าชิ่น ส่วนผ้าไหมจะทอเฉพาะผ้าชิ่น ในอดีตผ้าฝ้ายได้มาจากต้นฝ้ายที่นิยมปลูกเองในจังหวัดเลย เพื่อเป็นอาชีพ การทอผ้าถือเป็นอาชีพดั้งเดิมของชาวไทดำ และ คนในจังหวัดเลย โดยนำดอกฝ้ายมาทำเป็นเส้นด้ายไว้ใช้ทอผ้าสำหรับตัดเย็บเสื้อผ้าใส่เองมาตั้งแต่บรรพบุรุษ จนเกิดความรู้ ประสบการณ์ เกิดการพัฒนาความสามารถสะสมเป็นองค์ความรู้สืบทอดกันมาสู่ลูกหลาน

จากการทอผ้าใช้เองในครัวเรือนเกิดการซื้อขายแลกเปลี่ยนผ้าทอกันเองทั้งในชุมชน และนอกหมู่บ้าน จนในปัจจุบัน ผ้าทอมือของไทดำนาปาหนาดได้กลายเป็นสินค้าที่สร้างรายได้ให้กับครัวเรือน สำหรับความแตกต่างของการใช้ผ้าฝ้าย และผ้า ไหมของชาวไทดำนั้น การนุ่งผ้าซื่นไหมในอดีตเชื่อว่าไหมเป็นวัสดุธรรมชาติที่มีราคาแพงเหมาะกับสตรีชั้นสูงของประเทศลาว สำหรับปัจจุบันมีการพัฒนานำไหมมาทอเป็นผ้าชื่นนางหาญนิยมใส่สำหรับออกงาน หรือการค้าเพื่อธุรกิจ ผู้หญิงจะใส่ผ้าชื่น ลายแตงโมในชีวิตประจำวันส่วนผ้าซิ่นลายนางหาญจะสวมใส่สำหรับงานพิธีกรรม และผู้ชายจะใส่เสื้อฮีกางเกงสีดำ ส่วนผ้าชิ่น ลายแตงโมไม่นิยมการทอด้วยไหม ทั้งนี้ไม่พบการทอผ้าที่ทำจากเครื่องจักรเนื่องจากจังหวัดเลยเป็นจังหวัดขนาดเล็กไม่ เทียบเท่ากับจังหวัดขนาดใหญ่ จึงทำให้เศรษฐกิจเป็นไปอย่างราบเรียบ จึงไม่จำเป็นต้องใช้เครื่องจักร (กร ไพศูนย์, สัมภาษณ์ 2565) ได้กล่าวถึงความเป็นมาของการแต่งกายของชาวไทดำไว้ว่า ทำไมชาวไทดำถึงนิยมแต่งกายด้วยชุดสีดำ เนื่องจากสีดำทำ ให้ไม่เปื้อนง่าย และใส่ได้หลายวันสามารถที่จะใส่ทำงานได้อย่างสะดวก การทำงานของชาวไทดำที่กล่าวมาคือ การทำไร่ ทำนา และการทำเกษตร

ชึ่งการนำเสนอดังกล่าว ล้วนแต่เป็นการนำเสนอวัฒนธรรมของชาวไทดำซึ่งเป็นวิถีชีวิต ภูมิปัญญาของชาวไทดำ และ เป็นการนำอัตลักษณ์ของกลุ่มชาติพันธุ์ไทดำมาผลิตซ้ำ เพื่อดำรงความเป็นชาติพันธุ์ แต่ปัจจุบันนั้นวิถีชีวิตบางอย่างก็ได้มีการ เปลี่ยนแปลงไปตามยุคตามสมัย ดังที่ เพชรตะ บองไพศูนย (2553 : บทคัดย่อ) ได้กล่าวไว้ว่า วัฒนธรรมของไทดำในประเทศ ไทยในดานความเชื่อ และพิธีกรรมยังดำรงอยู่ไมเปลี่ยนแปลง สวนดานประเพณี การทอผา การแตงกาย และบานเรือนมีการ เปลี่ยนแปลงไป เนื่องจากเกิดการเปลี่ยนแปลงทางสังคม ชาวไทดำจึงต้องมีการปรับตัวให้เข้ากับยุคสมัย และการเปลี่ยนแปลง ดังนั้นเมื่อถึงวันสำคัญชาวไทดำจึงถือเป็นโอกาสสำคัญที่แสดงออกซึ่งวัฒนธรรมทางด้านการแต่งกาย ภาษา อาหาร ประเพณี และพิธีกรรม

นอกจากนั้น นับได้ว่าประเพณีตุ้มโฮมเป็นประเพณีที่พี่น้องชาวไทดำใช้เป็นพื้นที่ในการนำเสนออัตลักษณ์ ของชาวไทดำ ให้ผู้มาร่วมงาน และนักท่องเที่ยวได้เห็นอย่างชัดเจน การจัดงานตุ้มโฮมปี่น้องไตถือเป็นสัญลักษณ์ที่สื่อ ความหมายให้เห็นว่ากลุ่มชาติพันธุ์ไทดำในพื้นที่ประเทศไทยมีตัวตน และจุดยืนบนพื้นที่แห่งใหม่เช่นเดียวกับชาวขมุใน อำเภอเวียงแก่นที่พบว่าชาวขมุริมโขงก็ไม่ได้ที่จะปรับตัว หรือสร้างอัตลักษณ์ใหม่เพื่อใช้ในการสร้างพื้นที่ทางสังคม ให้กับพวกเขาเพียงด้านเดียว แต่ในขณะเดียวกันพวกเขาก็พยายามสร้างพื้นที่ทางสังคมเพื่อใช้ในการแสดงออกของ อัตลักษณ์ความเป็นชาติพันธุ์ และการสร้างความสัมพันธ์ทางสังคม หรือเครือข่ายของชาวขมุเพื่อให้ชาวขมุมีตัวตน และจุดยืนบนพื้นที่แห่งใหม่ ซึ่งถูกสร้างผ่านการเฉลิมฉลองของชาวขมุที่เรียกว่า "บุญหมากเกรอะ" หรือ "ประเพณีปี ใหม่ขมุ" (ธนุพงศ์ ลมอ่อน, 2554)

## 4) ประเพณีตุ้มโฮมพี่น้องไตกับบทบาทการท่องเที่ยววัฒนธรรมชุมชน

เมื่อจังหวัดเลยได้เปิดพื้นที่เพื่อการท่องเที่ยว ทั้งการท่องเที่ยวเชิงอนุรักษ์ การทองเที่ยวเชิงธรรมชาติ และที่สำคัญ คือการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม ซึ่งมีสถานที่ให้นักท่องเที่ยวได้มาสัมผัสวัฒนธรรมต่าง ๆ ของชาวเลยมากมาย เช่น พื้นที่อำเภอ



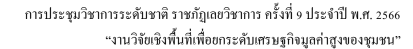
นาแห้ว อำเภอเชียงคาน และชาวไทดำบ้านนาป่าหนาด จึงถือโอกาสนี้นำเสนอตัวตนของชาวไทดำในด้านต่าง ๆ ให้แก่ นักท่องเที่ยวได้เรียนรู้ด้วยเช่นกัน

จากการที่ชาวไทดำได้นำเสนอตัวตนต่อนักท่องเที่ยวโดยนับตั้งแต่ปี 2539 ได้เปิดศูนย์วัฒนธรรมคนไทดำ ส่งผลให้ ทำให้ประเพณีตุ้มโฮมพี่น้องไต ซึ่งเริ่มก่อตั้งในปี 2540 เป็นประเพณีเพื่อการท่องเที่ยวด้วย โดยชาวไทดำได้ร่วมกันจัด ประเพณีตุ้มโฮมพี่น้องไตขึ้น ซึ่งประกอบไปด้วย ขบวนแห่ การละเล่นต่าง ๆ การจัดนิทรรศการนำเสนอวัฒนธรรมไทดำ การจำหน่ายสินค้าอัตลักษณ์ของชาวไทดำ และได้เชิญชวนประชาสัมพันธ์ให้นักท่องเที่ยวเข้ามาร่วมกิจกรรม มาถ่ายภาพ มารับชม และมาร่วมในพิธีกรรมของชาวไทดำที่จัดขึ้น ซึ่งเป็นการส่งเสริม และพัฒนาการท่องเที่ยวในชุมชน อีกทั้งยังเป็นการ ปลูกจิตสำนึกให้คนในชุมชนหันมาอนุรักษ์สืบสานวัฒนธรรม และความเป็นอัตลักษณ์ของชาวไทดำให้ดำรงอยู่

เป็นที่ยอมรับว่าเมื่อวัฒนธรรมไทดำได้เข้าสู่กระแสการท่องเที่ยว นั่นหมายถึงการนำอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมเข้าสู่ กระบวนการกลายเป็นสินค้าเพื่อนำเสนอต่อนักท่องเที่ยว ดังคำกล่าวที่ว่ากระแสหนึ่งที่เกิดตามมาจากความต้องการของ เจ้าของทรัพยากรการท่องเที่ยวคือ การแปลงวัฒนธรรมให้เป็นสินค้า (Commoditization of Culture) ซึ่งหมายถึง ปรากฏการณ์ที่ทรัพยากรทางวัฒนธรรมได้ถูกแปรให้เป็นสินค้าทั้งในรูปของวัตถุ เช่น สถานที่ท่องเที่ยว ของที่ระลึก หรือ รูปแบบเหตุการณ์ เช่น เทศกาล ประเพณีหรือการแสดง เป็นต้น (Prathom, 2012) ดังนั้นประเพณีตุ้มโฮมพี่น้องไตซึ่งเป็น อัตลักษณ์หนึ่งในวัฒนธรรมของชาวไทดำจึงได้ถูกนำเสนอเพื่อรองรับนักท่องเที่ยวตามกระแสโลกาภิวัตน์

### บทสรุป

ประเพณีตุ้มโฮมพี่น้องไต หรือ ประเพณีตุ้มโฮมพี่น้องไทดำ หมู่บ้านนาปาหนาด ตำบลเขาแก้ว อำเภอเชียงคาน จังหวัดเลย จัดขึ้นในวันที่ 6 เมษายน ของทุกปี เพื่อสำนึกในพระมหากรุณาธิคุณที่ชาวไทดำบ้านนาปาหนาด ได้เข้ามาพึ่งพระ บรมโพธิ-สมภาร ในรัชสมัยล้นเกล้ารัชกาลที่ 5 ตรงกับวันจักรีและวันรำลึกพระมหากษัตราธิราชในราชวงศ์จักรี และเพื่อให้ พี่น้องไทดำบ้านนาป่าหนาด และพี่น้องในพื้นที่อื่น ๆ เช่น ไทดำจากจังหวัดเพชรบุรี ไทดำจากบ้านน้ำกุ่ม สปป.ลาว มาร่วม พบปะสังสรรค์กันเพื่อถามข่าวสารข้อมูล และแลกเปลี่ยนเติมเต็มข้อมูลด้านวัฒนธรรมซึ่งกันและกัน มีกิจกรรมต่าง ๆ ได้แก่ การชมนิทรรศการวัฒนธรรมไทดำ การชมการแสดงเกี่ยวกับวิถีชีวิตของชาวไทดำ นิทรรศการทอผ้า(ชิ่นนางหาญ) การสาธิต การทำอาหาร และชิมอาหารพื้นบ้านของไทดำ การทำพิธีกรรมของชาวไทดำ โดยการจัดประเพณีตุ้มโฮมไทดำนั้น มีพิธีกรรม ที่สำคัญ และเป็นเอกลักษณ์ที่สุดคือ การแชปาง เพราะเป็นพิธีกรรมที่แสดงความเคารพต่อหมอมด หมอมนต์ ประจำหมู่บ้าน ของชาวไทดำบ้านนาป่าหนาด นอกจากนี้ การแชปางยังถือได้ว่าเป็นการฉลองความอุดมสมบูรณ์ของหมู่บ้าน และเพื่อให้อยู่ เย็นเป็นสุข ประเพณีตุ้มโฮมไทดำมีบทบาทที่สำคัญ 4 ประการได้แก่ 1) บทบาทด้านการสร้างสำนึกและความสามัคคีในกลุ่ม ไทดำ 2) บทบาทด้านการสร้างเครือข่าย 3) บทบาทด้านการนำเสนออัตลักษณ์ทางวัฒนธรรม และ 4) บทบาทด้านการ ท่องเที่ยววัฒนธรรมชุมชน โดยประเพณีตุ้มโฮมไทดำ อาจกล่าวได้ว่ากระแสโลกาภิวัตน์ที่เกิดขึ้นไม่ได้ทำให้วัฒนธรรมของ ชาวไทดำบ้านนาป่าหนาดนั้นเลือนหายไป แต่กลับเป็นการก่อเกิดประเพณีตุ้มโฮมพี่น้องไต ซึ่งเป็นพื้นที่ในการนำเสนอ อัตลักษณ์ของชาวไทดำ การสร้างสำนึก และความสามัคคีของกลุ่มชาติพันธุ์เพื่อให้กำรงอยู่ในสังคมได้อย่างยั่งยืน





### เอกสารอ้างอิง

เพชรตะบอง ไพศูนย์. (2563). **ประวัติไทดำบ้านนาป่าหนาด**. (พิมพ์ครั้งที่2). รุ่งแสงธุรกิจการพิมพ์.

นิรัช สุดสังข์,อิสริยาภรณ์ ชัยกุหลาบ. (2562). การออกแบบชุดแต่งกายสำหรับสตรีไทดำจากอัตลักษณ์ไทดำนาป่าหนาด อำเภอเชียง คาน จังหวัดเลย. **วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น**. 11(เลขฉบับที่2), 87-88.

พยุงพร ศรีจันทวงษ์. (2555). **ตำนำนผีเจ้านาย : พลวัตของเรื่องเล่าศักดิ์สิทธิ์กับการสร้างพื้นที่ทางสังคมในชุมชนชายแดนไทย –** ลาว. วิทยานิพนธ์ปรัชญาดุษฎีบัณฑิต, บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัย มหาสารคาม.

Gotoเลย. (ม.ป.ป). พิพิธภัณฑ์ไทดำ บ้านนาป่าหนาด อำเภอเชียงคาน. Gotoเลย . Gotoเลย. https://gotoloei.com/. (สืบค้นเมื่อ วันที่ 10 ตุลาคม 2565).

ผู้ให้สัมภาษณ์. (7 ตุลาคม 2565). ประเพณีตุ้มโฮมไทดำ. [กร ไพศูนย์].

ผู้ให้สัมภาษณ์. (๒๖ สิงหาคม ๒๕๖๕). ประเพณีตุ้มโฮมไทดำ. [เพชรตะบอง ไพศูนย์].

Prathom Hongsuwan. (2012). Editorial "When the e-san culture...becomes a commodity" In Newsletters Isan Institute of Art and Culture Mahasarakrm University. 1(3) March – April 2012, 2.